
 
 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 311

Práctica productiva ancestral. Una visión de producción 
de cannabis desde los sistemas dinámicos y adaptativos 

 
Namuy lutøyu manasr tusr tøka yana srøwei namuy  

pirø tap kusrewa køntrei*  
 

Ancestral productive practice. A vision of cannabis 
production from dynamic and adaptive systems 

 

Andrés Peña Andrade (1) 
 
(1) Universidad de La Salle (Colombia) 
 
* Lengua namtrik del pueblo Misak en Colombia 

Resumen: Este artículo tiene como objetivo analizar la práctica productiva 
ancestral alrededor del cannabis como un proceso de desarrollo que toma 
vida a través del principio de multiplicidades dinámicas de vida 
estrechamente interrelacionadas. Para ello se aborda el concepto de 
desarrollo en su versión moderna y se provee una crítica discursiva, a partir 
de la cual se identifica que los circuitos productivos propios de las 
comunidades indígenas no son compatibles con las definiciones ontológicas 
propias de la “moderna sociedad industrial”. De ahí que se encuentre en la 
ontología relacional, pero de forma particular en los sistemas adaptativos y 
dinámicos, es una estructura teórica que permite reconocer las diferencias 
en la visión de vida de las comunidades indígenas, sin que esto implique un 
antagonismo con las lógicas contemporáneas. Contrario a ello, se identifica 
de forma particular, que la práctica productiva que gira alrededor del 
cannabis sigue estos principios relacionales, y que a partir de una 
imbricación entre lo ancestral y lo contemporáneo se puede pensar, 
repensar, dinamizar y complejizar sus redes de producción y 
comercialización translocal. 

 

Palabras clave: Desarrollo alternativo, Dinámica Social, Postdesarrollo, 
pueblos indígenas, Red social. 

 

 

 

 

 

 

 



Andrés Peña Andrade 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 312

Tulisha Pɵrik: Ik kan parikyú pɵlpasra pɵrik, waminchipmentámippé, 
chimerátɵ tɵka kɵmik, metrap namuy manasr tusr, chitɵ tɵka kɵmikwan, isua 
tamará misak mántɵ ɵsik warámik, chinchákɵpen tap licha warámik, trukutre 
mɵi kualɵmerappe namuy misak isuilan pulelɵtɵwei pella namuy namuy 
pirɵyukutre namuy tsilɵ meran asha kusreilan pelɵsrka kɵpen, mɵ tsilɵ taptɵ 
misak musikwei, ashu kuatrɵmerainuk misak isuilɵyu kɵmɵtɵ, mɵ meran tur 
mintishntrei isua pemaitɵmarɵp kɵpen yu isum nepun. Trek kɵpen, isua pɵrik 
wan misak wammeramai purɵ ɵramikpe, purɵ nuik kɵppe purɵ yap 
pasramisren, pulɵtrik pa, misak isuilɵpa inchen kɵpen purɵ nu isupentɵ, ka 
mara ashchap purukuntrap kɵtrɵmisrik kɵn namuy manasr tusr mɵ tusrkui 
mɵra, metrap srɵn kutre namuy kɵllelai wamyu asha, mɵra tap tusr kɵpen 
namuy pishi kuatrɵmeran tamarɵpik kɵppen, taptɵ asha, mɵra, mara, isuatɵ 
ampamik kɵppen mɵi kualɵmerasrɵ. Tru kutre yu kusrenaninuk kutre tap 
asha pɵrik kɵtrɵmisran. 

 

Nøtrø wammeran: Namuimai nøtrørap kømik, Misak utuyu mapøkutre ikutre 
purukuíamik, Metraptø mantø nurap ampamik, Miskan misakmera, ellmarilø, 
misak chi marøp kuilan ampømai imai srap kuilø (Algunas palabras no existe 
en el dialecto namtrik del pueblo Misak, por ejemplo, desarrollo, 
posdesarrollo y red social por lo cual se presenta una visión aproximada de 
estos significados). 

 

Abstract: This article aims to analyze the ancestral cultivation of cannabis as 
a developmental process grounded in the principle of interconnected 
dynamic multiplicities of life. It addresses modern interpretations of 
development and offers a discursive critique, revealing that the productive 
practices of indigenous communities are not compatible with the ontological 
frameworks of “modern industrial society”. Instead, this article identifies 
relational ontology, particularly within adaptative and dynamic systems, as a 
theoretical framework that recognizes the differences between native 
communities and contemporary worldviews without antagonizing either. 
Furthermore, it asserts that the cultivation practices surrounding cannabis 
adhere to these relational principles, suggesting that an integration of 
ancestral knowledge and contemporary methodologies can effectively 
enhance production networks and trans-local marketing strategies. 

 

Keywords: Alternative Development, Indigenous Peoples, Postdevelopment, 
social Dynamics, Social Network. 

Recibido: 26/06/25 Revisado: 09/08/25 Preprint: 25/10/25 Aceptado: 29/11/25 Publicado: 02/01/26  
 
Referencia normalizada: Peña Andrade, A. (2026), Práctica productiva ancestral. Una visión 
de producción de cannabis desde los sistemas dinámicos y adaptativos. Ehquidad. 
International Welfare Policies and Social Work Journal, 25, 311-336. https://doi.org/ 
10.15257/ehquidad.2026.0010 
 
Correspondencia: Andrés Peña Andrade, Universidad de La Salle (Colombia). Correo 
electrónico: aopa717@gmail.com 
 



Práctica Productiva ancestral. Una visión de producción de cannabis desde  
los sistemas dinámicos y adaptativos 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 313

1. INTRODUCCIÓN 

La Resolución del Ministerio de Justicia y el Derecho de Colombia No. 0538 

(Ministerio de Justicia y el Derecho 2020) otorgó a la Comunidad Misak la 

primera licencia de cultivo de planta de cannabis no psicoactivo. Esto 

visibilizó el esfuerzo de las comunidades indígenas, en particular de la 

comunidad Misak asentada en el suroccidente de Colombia en los 

municipios de Piendamó, Silvia, Popayán y Timbío en el Cauca, de imbricar 

sus sentidos culturales y vivenciales simbólicos con la contemporaneidad; al 

permitir la distribución y comercialización de productos en donde el insumo 

principal es esta planta en mercados translocales. 

 

Esto ha sido determinante en el reconocimiento de caminos alternativos de 

desarrollo, en tanto, dejó en evidencia lo que siempre ha sido una realidad 

comúnmente invisibilizada: las comunidades normalmente catalogadas 

como “no-modernas” o “atrasadas” configuran sus propios circuitos 

productivos con base en sus conocimientos ancestrales y culturales. En 

este caso particular, definieron una ruta de acción en torno a la 

transformación del cannabis. 

 

Si bien, históricamente los debates políticos en torno a la producción de 

cannabis han orbitado alrededor de tres esferas: la ética, la política y la 

química, la comunidad Misak, gracias a sus múltiples esfuerzos, pone sobre 

la mesa la discusión de una cuarta esfera; la cultural. 

 

Se reconoce, entonces, a la planta de cannabis como un símbolo a partir del 

cual las comunidades indígenas tejen historia y paz. En otras palabras, el 

cannabis toma sentido en el circuito productivo no como un factor 

productivo per se, sino que a partir de la misma práctica productiva de 

cosecha, recolección y transformación confluyen diversas especifidades 

culturales sagradas, que dotan al proceso de profundos sentidos ecológicos 

y económicos. 

 



Andrés Peña Andrade 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 314

Esto es determinante, porque la práctica de la cosecha del cannabis se 

posiciona no solo como una forma de visibilizar a la comunidad, sino además 

como un mecanismo de resignificación cultural, espiritual y social. El 

Cauca, territorio ubicado entre la región andina y pacífica de Colombia, 

entre el mar y la montaña, ha sido considerado desde la colonia como un 

territorio estratégico. El asentamiento de grupos españoles en la región, 

para la época de conquista, fue solo el primer eslabón para que se desatará 

un periodo perpetuo de violencia social y conflicto armado. 

 

El cultivo de cannabis, que data incluso antes del surgimiento del auge del 

periodo de narcotráfico, junto con la expansión de la gran minería, han 

puesto en jaque a las comunidades originarias de la región, de forma que las 

disputas por los territorios han sido un elemento persistente en el desarrollo 

histórico del departamento. Es por esto, que la construcción de mecanismos 

alternos de producción de la planta dignifica a la comunidad, porque le 

devuelve la oportunidad, históricamente arrebatada, de tejer paz y no 

violencia con sus prácticas productivas originarias. 

 

Por tal motivo, el objetivo central de este artículo se centra en caracterizar la 

práctica productiva ancestral que gira alrededor del cannabis como un 

proceso que toma vida a través del principio de multiplicidades dinámicas de 

vida estrechamente interrelacionadas. 

 

Para ello, se ha definido una ruta metodológica dispuesta en las cuatro 

secciones principales. En primer lugar, se propone una crítica discursiva al 

concepto moderno de desarrollo, con el fin de identificar las concepciones 

ontológicas sobre las cuales descansa el concepto y por qué estas no son 

compatibles con la cosmovisión indígena. En la segunda sección, se 

fundamenta el marco referencial a partir del cual se entienden los circuitos 

productivos ancestrales, enfatizando en la naturaleza relacional de sus 

prácticas, lo que implica un reconocimiento de la realidad como un sistema 

dinámico, adapatativo y de múltiples universalidades.  

 

 



Práctica Productiva ancestral. Una visión de producción de cannabis desde  
los sistemas dinámicos y adaptativos 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 315

En la tercera sección se aborda de manera situada y contextualizada la 

práctica del cannabis como ruta alternativa de desarrollo, lo que permite a 

las comunidades indígenas reconocerse e integrarse a partir de sus 

diferencias en un contexto contemporáneo, y así poder diversificar y 

complejizar sus redes de producción, distribución y comercialización de 

productos en mercados translocales.  

 

Por último, se presentan las conclusiones generales. Vale la pena aclarar 

que este artículo surge como resultado de un programa más amplio de 

investigación, circunscrito en una investigación doctoral que tiene como 

objetivo cimentar rutas de co-construcción de conocimiento entre la 

Comunidad Misak y las lógicas contemporáneas, con el fin de identificar 

rutas de desarrollo alternativo que permitan complejizar sus redes de 

comercialización y distribución. 

 

2. REVISIÓN DE LITERATURA 

El desarrollo, entendido en su sentido más primigenio, como la 

transformación de las condiciones de vida de los individuos hacia unas más 

justas y dignas, constituye, en palabras de Palenzuela Chamorro (2013, p. 

128), un objeto de análisis tan complejo que realizarlo desde un lente 

universal y uniformador desbordaría cualquier intento epistemológico de 

análisis integral. 

 

Sin embargo, el consenso del concepto convencional de desarrollo, definido 

a mediados de siglo XX, partió de concepciones ontológicas diferentes. 

Tanto el discurso del presidente de Estados Unidos Harry Truman en 1949, 

como el surgimiento de las teorías del desarrollo y subdesarrollo a partir de la 

década de 1940, difundieron la idea que el subdesarrollo es solo una etapa 

histórica y que se configura como uno de los primeros pasos para llegar a lo 

que se denominó la “moderna sociedad industrial”. 

 

 

 



Andrés Peña Andrade 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 316

De forma tal, que conceptos como crecimiento económico, progreso 

técnico, acumulación de capital, desarrollo de las fuerzas productivas, entre 

otros, se fueron apropiando de los discursos políticos y con ello del devenir 

de las políticas desarrollistas. 

 

Este dominio teórico inevitablemente fue tensionando las relaciones 

económicas, sociales, culturales y simbólicas. La afirmación permanente 

que solo había un camino para el desarrollo y era a través de la acumulación 

de capital, generó múltiples críticas. 

 

Para la década de 1970 la Organización de las Naciones Unidas afirmó que el 

objeto natural del desarrollo debía ser garantizar la justicia social, a esto se 

sumó la Declaración de Cocoyoc donde se reconoció que el desarrollo no 

debe tratarse de los objetos o desarrollo técnico, sino del hombre y la 

satisfacción exitosa de sus necesidades básicas (Naciones Unidas, 1970; 

PNUMA/UNCTAD, 1974). 

 

A partir de estas declaraciones los esfuerzos políticos, pero en mayor 

medida teóricos, se centraron en el debate del desarrollo individual del 

hombre, y de ahí que hayan surgido desarrollos y posicionamientos teóricos 

tales como el enfoque de necesidades básicas (Max- Neef, Elizalde, and 

Hopenhayn 1986), el enfoque de capacidades (Nussbaum, 1988; Sen, 1981) y 

el enfoque de desarrollo humano y sustentable (PNUD, 1990). 

 

Aunque para la época, estos enfoques sí sentaron un precedente importante 

al cuestionar el crecimiento económico como un fin en sí mismo, 

reconociendo así, que el crecimiento es solo un medio, mientras que el fin 

debe ser el desarrollo del hombre; en última instancia, no se cuestionó de 

manera contundente y sistemática la noción de universalidad del desarrollo. 

De ahí que, se mantuviera una absoluta despreocupación por reconocer la 

diversidad y pluralidad de los procesos de desarrollo. De esta forma, la 

difusión del concepto moderno de desarrollo solo cobijó a aquellos grupos 

sociales que insertan sus lógicas políticas y económicas en la noción de 



Práctica Productiva ancestral. Una visión de producción de cannabis desde  
los sistemas dinámicos y adaptativos 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 317

progreso, pero este concepto entendido particularmente como la capacidad 

de aplicar nuevos métodos técnicos, que permitan aumentar la productividad 

y con ello llegar a un nuevo estado de avance económico (Sunkel, 1970, p. 

24). 

 

Esta apropiación teórica reproduce permanentemente la idea que aquellas 

comunidades que no alinean su visión ontológica con la modernidad son 

sociedades “atrasadas” y “arcaicas”, en donde se señala que sus prácticas 

no solo son irracionales, sino que constituyen un obstáculo en sí mismo para 

el desarrollo. 

 

Por tanto, el desarrollo moderno se convierte en un metarrelato que 

configura no solo las relaciones e interacciones políticas y económicas, sino 

que propone moldear las relaciones sociales culturales, sociales y 

simbólicas hacia una uniformidad y universalidad, en donde el único fin sea 

progresar hacia la modernidad. 

 

En este sentido, prácticas culturales como las dominantes en las 

comunidades indígenas se encuentran no solo excluidas de la visión 

desarrollista, sino que además les niega toda posibilidad de 

contemporaneidad, por cuanto se catalogan como comunidades ancladas al 

pasado (Lander, 2000, p. 11). 

 

Sin embargo, a lo largo de este artículo se sostendrá que las prácticas 

económicas, sociales, culturales y simbólicas ancestrales no son 

antagónicas con la contemporaneidad. Para que esto sea posible se hace 

una crítica discursiva al concepto de desarrollo, pero en particular a la 

ontología moderna que es el cimiento sobre el cual descansa este concepto. 

 

En este sentido, se consideran cuatro grandes dimensiones que le impiden a 

esta ontología dialogar con los saberes y prácticas multiétnicas, 

profundizando en este documento en las ancestrales: (i) tiene una 

perspectiva inherentemente uniformadora, es decir, desconoce que las 



Andrés Peña Andrade 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 318

definiciones primigenias de desarrollo surgieron a partir de un contexto 

histórico – social particular, de forma que no se puede extender a la totalidad 

de un territorio, en cualquier espacio temporal (Palenzuela Chamorro, 2013, 

p. 131); (ii) hay una sobredeterminación del hombre como ser racional, lo 

que implica que sea consustancial crear relaciones de subalternalidad con lo 

“no – moderno”, por cuanto, se considera que hay sujetos soberanos y 

dominantes (Chakravorty Spivak, 1997, p. 257; Escobar, 2010, p. 10 ); (iii) 

provee un análisis desterritorializado y deslocalizado, al considerar el 

territorio como una unidad productiva unidimensional, que induce a que se 

invisibilicen prácticas y reconocimientos del mundo diferentes y 

particulares (Escobar, 2000, p. 69) y; (iv) tiene un enfoque intrínsecamente 

antropocéntrico, es decir, se reconoce una constante dualidad entre 

individuo y naturaleza, concibiendo al entorno natural como un factor 

productivo al servicio del hombre. 

 

A partir de esta crítica discursiva, el presente artículo reconoce que las 

prácticas económicas ancestrales sí pueden coexistir con las prácticas 

contemporáneas, e incluso están en la capacidad de dialogar con la ciencia 

occidental. Para ello, se identifica que la cosmovisión de este tipo de 

comunidades se ancla en la lógica de sistemas dinámicos y adaptativos. 

 

Esta lógica, que se desarrollará en la siguiente sección, permite reconocer a 

las comunidades indígenas a partir de su diferencia y posicionarlos como 

sujetos activos de sus propios caminos de desarrollo; sin embargo, para que 

esto sea posible resulta determinante deconstruir el concepto de desarrollo 

y no definirlo como un proceso uniforme, universal, históricamente lineal, 

abstracto, atemporal y unidimensional, sino que se concebirá como un 

proceso plural en donde múltiples visiones de vida son posibles. 

 

 

 

 

 

 



Práctica Productiva ancestral. Una visión de producción de cannabis desde  
los sistemas dinámicos y adaptativos 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 319

3. MARCO REFERENCIAL 

Recuperar las voces de las comunidades indígenas del discurso moderno de 

desarrollo resulta imposible, en tanto, nunca se les ha concedido una 

posición de sujeto desde la cual hablar. Para revertir esta condición innata 

de subalternidad e inferioridad de las prácticas “no – modernas” resulta 

indispensable alejarse de la definición convencional de desarrollo y pasar a 

entenderlo como un proceso de transformación social que se encuentra 

alineado con las necesidades y visiones de vida contextuales. En palabras de 

los zapatistas, es configurar “un mundo en el que caben muchos mundos”. 

 

Reconocer la diversidad y multiplicidad de formas de desarrollo implica 

aceptar que la imposición de ideas universales y uniformes de lo que se 

entiende por calidad de vida encuentra fricciones y tensiones en un contexto 

de múltiples epistemologías, por tanto, la aproximación a este fenómeno de 

estudio es de naturaleza interdisciplinar (Kaul et al., 2022; Palenzuela 

Chamorro, 2013). 

 

Para ello, se sostiene que visibilizar las prácticas económicas ancestrales 

involucra necesariamente aceptar que las relaciones sociales surgen, se 

desarrollan y se complejizan en estructuras dinámicas y adaptativas, 

características propias de la ontología relacional. 

 

De forma que el proceso de desarrollo de orden situado y contextualizado 

no da lugar en un contexto de dicotomía entre naturaleza – individuo o 

cultura – progreso, contrario a ello, la transformación social encuentra su 

lugar a partir de ensamblajes complejos en donde coexisten e interactúan 

múltiples vidas, que son capaces de crear conexiones y materializar redes 

complejas a partir de su propia actividad cotidiana (Escobar, 2012; Svampa, 

2022). 

 

 

 



Andrés Peña Andrade 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 320

Este entendimiento del mundo admite la coexistencia no solo de realidades 

en constante y permanente cambio, sino que además identifica que hay 

tantos mundos como compromisos ontológicos existen, en palabras de 

Arturo Escobar, antropólogo colombiano, estamos inmersos en un 

pluriverso, en donde la realidad se configura a partir de diversas 

“configuraciones epistémicas y prácticas del ser, saber y hacer” (Escobar, 

2012, p. 49). 

 

De forma que, no es correcto aseverar que las comunidades indígenas se 

encuentran ancladas al pasado o que son “islas socioculturales” 

incompatibles con la contemporaneidad; lo que se observa, por su parte, es 

un desconocimiento y desinterés profundo de las lógicas económicas 

modernas para dialogar con las lógicas culturales ancestrales. 

 

Tan evidente fue este desinterés que hasta la década de 1990 la teoría 

heterodoxa formalizó tal crítica al discurso desarrollista a través de lo que se 

denominó el postdesarrollo. Autores como Gudynas (2011), Quijano (2014), 

Escobar (2007), Lander (2000), e incluso Dussel (2015), han insistido en que 

la crítica al concepto de desarrollo debe ir más allá de lo discursivo y 

traspasar a una crítica de las prácticas sociales y políticas propias de la 

modernidad, de forma que la lucha se centra en el reconocimiento de la 

diferencia para procurar “recuperar el material narrativo simbólico de 

nuestras culturas ancestrales del Sur” (Dussel, 2015, p. 94), lo que en otras 

palabras se conoce como desmitificación del desarrollo. 

 

Aunque los desarrollos teóricos de Enrique Dussel no se inscribían 

propiamente en la teoría del postdesarrollo, sí era un convencido que era 

posible estructurar una filosofía post – convencional, sobre la cual se 

construyeran “puentes” que permitieran el diálogo y discusión entre 

distintas tradiciones filosóficas (Dussel, 2015, pp. 22–25). 

 

 



Práctica Productiva ancestral. Una visión de producción de cannabis desde  
los sistemas dinámicos y adaptativos 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 321

Esta necesidad de hacer visibles las formas de conocimiento producidas 

por aquellos quienes normalmente son “objeto” de desarrollo, en este caso 

las comunidades indígenas, requiere una conceptualización de su visión de 

vida. 

 

Entendiendo la complejidad de este objeto de estudio, este artículo se 

enfoca en el análisis de las relaciones sociales de producción ancestrales. 

Así, se reconocen dos ejes articuladores, que permiten dotar de 

características diferenciales las lógicas productivas “no-modernas” de las 

modernas. 

 

En primer lugar, la ecología política nos ofrece un marco de referencia en el 

cual se hacen evidentes los conflictos distributivos ecológicos presentes en 

el sistema de reproducción capitalista, de forma que se admite que en la 

modernidad persiste una subordinación permanente del entorno natural 

frente a los intereses económicos, donde estos son guiados por los principios 

de progreso y avance técnico. 

 

Como segundo eje articulador, se encuentra la ecología de las 

productividades, y en ella se reconoce de manera más específica la 

naturaleza multidimensional del territorio, por cuanto, se afirma que cada 

grupo social tiene una percepción particular del territorio y las prácticas 

productivas que allí dan lugar. 

 

En este sentido, las relaciones sociales de producción se sitúan como 

relaciones altamente complejas y dinámicas, en tanto se admite que las 

velocidades de regeneración de los circuitos productivos y ecológicos son 

diferentes, por lo que la subordinación que mantiene la moderna sociedad 

industrial solo perpetúa un sistema económico que no va en función de una 

vida que merece ser vivida, sino que la aniquila constantemente (De Sousa 

Santos y Cunha, 2022).  

 



Andrés Peña Andrade 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 322

Así, la articulación de estos dos ejes, en el marco de la teoría del 

postdesarrollo permite crear un marco de referencia que reconoce la 

pluralidad en las formas de desarrollo, y de forma particular, permite situar 

el concepto de desarrollo en nociones más locales y contextuales, de ahí 

que reconocer que los circuitos productivos se configuran a partir de los 

sentidos culturales basados en el lugar, es un aspecto que toma particular 

relevancia para esta investigación. 

 

En la práctica, este marco se aterriza en la estructura organizativa que 

brinda la economía solidaria, la cual parte del “reconocimiento de las 

futuras generaciones y el de la Naturaleza como condición orgánica de la 

vida humana en sociedad, con sus propias leyes y equilibrios y, para los 

pueblos originarios como sujeto” (Coraggio, 2022, p. 118). Y que identifica 

como principios sustantivos: (i) los principios éticos y (ii) los principios 

económicos. 

 

Respecto a los principios éticos, la discusión se sitúa en lo que el sociólogo 

peruano Aníbal Quijano definió como aquellos valores que dotan de un 

sentido histórico a la resistencia indígena frente a la ontología moderna, de 

ahí que se posicionara en el debate público lo que se considera un “Buen 

vivir” en estos grupos sociales, en palabras de Luis Macas, líder indígena 

ecuatoriano: 

 

Su verdadero significado proviene del Quechua y contiene dos conceptos y 

expresiones: SUMAK y KAWSAY. SUMAK significa plenitud, grandeza, lo 

justo, completamente, o superior. KAWSAY, es vida en realización 

permanente, dinámica y cambiante. Es interacción de la totalidad de 

existencia en movimiento, la vida entendida desde lo integral, es la 

esencia de todo ser vital […] el Sumak Kawsay, es entonces, la vida en 

plenitud, o la vida en esplendor, expresa lo supremo, la vida en el sistema 

comunitario, armonía entre todos los seres considerados como sujetos 

(Carvalho & Friggeri, 2013, pp. 130–131) 



Práctica Productiva ancestral. Una visión de producción de cannabis desde  
los sistemas dinámicos y adaptativos 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 323

Así, el Buen Vivir, es entonces, y antes que nada una filosofía de vida 

convertida en América Latina en un proyecto político, que ha tomado forma 

a través de ciertas generalidades, la primera de ella y que funge como su 

principio rector es que la reproducción de la vida va más allá que la 

producción de las ganancias, de forma que una “buena economía” es 

aquella que se caracteriza por satisfacer las necesidades materiales y 

espirituales de las comunidades a través de sus circuitos productivos. 

 

La segunda generalidad es el desmonte de la idea que hay prácticas 

culturales que llevan a un “mal desarrollo”, esto implica deconstruir los 

conceptos de pobreza y riqueza para alinearlos con la noción de “buen 

desarrollo” como aquel proceso que permite una vida en armonía entre la 

naturaleza y el ser humano. 

 

Como tercera generalidad, se reconoce que las sociedades que guían sus 

prácticas económicas a través del proyecto del Buen Vivir no son economías 

aisladas y atrasadas; contrario a ello, se propone la reconstrucción de un 

concepto de economía que se configura a partir de la cohesión de múltiples 

formas de pensamiento en el mundo. 

 

En otras palabras, las prácticas económicas ancestrales se construyen a 

partir del carácter colectivo del conocimiento que se alimenta a partir de 

ámbitos multiculturales y multiétnicos, de forma que sus relaciones sociales 

de producción se complejizan a partir de unos diálogos críticos 

interculturales; esto se conoce como ecología de saberes, que en un sentido 

más práctico se define como “la adecuada hibridación y diálogo entre el 

pasado y el presente, entre lo ancestral y lo contemporáneo” (Sabalza 

Pacheco, 2019, pp. 23–24). 

 

 

 

 

 



Andrés Peña Andrade 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 324

Como cuarta generalidad, el Buen Vivir está sustentado en unas fuertes 

prácticas comunales y procesos participativos, de forma que tanto una 

transformación en el interior de la comunidad como una intervención 

externa debe estar alineada con la idea que los indígenas son sujetos 

activos de sus procesos de desarrollo, y no son agentes estáticos e 

ignorantes que están esperando el momento para hacer el tránsito hacia la 

sociedad moderna industrial. 

 

La permanente imbricación de estas generalidades dan vida a los cuatro 

valores centrales del Buen Vivir, que como se ha dicho, moldean los 

principios éticos propios de la economía solidaria, gestando así una 

capacidad organizativa del trabajo en formas autogestivas y asociativas, 

siendo estos valores: (i) la relacionalidad, entendida como la concepción de 

las relaciones sociales como una compleja estructura dinámica y adaptativa 

en la cual intervienen todos los sujetos del entorno; (ii) la 

complementariedad, que se entiende como la existencia de múltiples 

conocimientos que cimientan diversas formas de desarrollo; (iii) la 

reciprocidad, a partir de la cual se constituye la forma de aprendizaje de las 

comunidades indígenas, sustentada en el continuo intercambio de saberes 

y; (iv) el principio vivencial simbólico, que se refiere a las lógicas culturales 

que dan identidad a cada comunidad y otorgan una forma particular de 

relacionamiento con el entorno. 

 

En cuanto a los principios económicos, autores como Coraggio (2022) 

definieron seis relaciones a partir de las cuales se debe sustentar 

cualquiera que sea una práctica productiva alineada a la economía 

solidaria: (i) relaciones sociales de producción; (ii) relaciones de 

apropiación / distribución primaria; (iii) redistribución; (iv) relaciones de 

circulación; (v) relaciones de consumo y (vi) relaciones de coordinación. 

 

 

 



Práctica Productiva ancestral. Una visión de producción de cannabis desde  
los sistemas dinámicos y adaptativos 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 325

En cuanto a la primera relación, redes sociales de producción, se entiende en 

palabras sucintas como la ausencia de una dicotomía Naturaleza – 

progreso; contrario a ello, se dota a la Naturaleza como sujeto de derechos 

y la producción se posiciona en un orden restitutivo. En cuanto a las 

relaciones de apropiación / distribución primaria, se reconoce que, si bien 

las prácticas productivas siguen unos sentidos culturales basados en el 

lugar, sí pueden coexistir lógicas de intercambio translocal, siempre y 

cuando la producción final haya satisfecho las necesidades de consumo 

interno en primer lugar. La tercera dimensión, se asocia a la materialización 

de una justicia redistristributiva de orden progresivo que procure por la 

cohesión social.  

 

La cuarta relación, redes de circulación, se concibe como los acuerdos 

morales propios de cada comunidad para permitir un flujo de saberes de 

orden recíproco y así garantizar una actividad productiva socialmente 

integradora. Por su parte, las relaciones de consumo se sustentan en los 

niveles de suficiencia de consumo, lo que en otras palabras se concibe 

como satisfactor sinérgico, en donde un nivel de consumo satisface de 

forma simultánea múltiples necesidades físicas y espirituales. Por último, las 

relaciones de coordinación surgen a partir de la cultura de autogobierno 

colectivo que se gestiona de forma colectiva al interior de la comunidad.  

 

Así, en una estructura organizativa guiada por los principios de la Economía 

Solidaria, se garantiza que los procesos productivos den lugar en un marco 

histórico, social y cultural preciso, particular y contextual; que no es 

antagónico a las lógicas contemporáneas, sino que permite a partir de un 

diálogo crítico intercultural, reconocerse, integrarse y complejizarse, 

conforme sean las necesidades de cada grupo social; como diría Morin 

“comprender lo humano, es comprender su unidad en la diversidad, su 

diversidad en la unidad. Hay que concebir la unidad de lo múltiple, la 

multiplicidad del uno” (1999, p. 25). 

 

 



Andrés Peña Andrade 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 326

4. METODOLOGÍA 

Reconocer, entonces, que las prácticas productivas de las comunidades 

indígenas surgen a partir de una cosmovisión diferencial y particular, 

posiciona el objeto de estudio en un espectro muy amplio de análisis, de ahí 

que se haya definido como estudio de caso un tipo de práctica específica y 

en un contexto determinado. 

 

En primer lugar, se identifica toda una discusión histórica alrededor de lo 

que significa la producción de cannabis, en general, el debate se ha centrado 

en tres esferas distintas: (i) la ética; (ii) la política y (iii) la química; sin 

embargo, el presente artículo insiste en la existencia de una cuarta esfera, 

comúnmente relegada, (iv) la cultural. 

 

En segundo lugar, la discusión se situará en la comunidad Misak, 

entendiendo que para el año 2020 recibió, por parte del Ministerio de 

Justicia y el Derecho de Colombia a través de la Resolución No. 0538 del 15 

de mayo, la primera licencia de cultivo de planta de cannabis no psicoactivo 

otorgada a una comunidad étnica, lo que visibilizó el esfuerzo propio de la 

comunidad indígena del Cauca por integrar sus saberes ancestrales y 

principios vivenciales simbólicos con la contemporaneidad al crear 

mecanismos concretos para la comercialización translocal de sus 

productos. 

 

En este sentido, comprender las formas como la comunidad indígena Misak 

entiende sus circuitos productivos, es el elemento central de este programa 

de investigación, de ahí que afirmar que las discusiones alrededor del 

cannabis deben virar hacia el aspecto más cultural, es un posicionamiento 

tanto filosófico como político y ético. 

 

 

 

 

 



Práctica Productiva ancestral. Una visión de producción de cannabis desde  
los sistemas dinámicos y adaptativos 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 327

Como se ha venido sosteniendo a lo largo del documento, las prácticas 

económicas ancestrales tienen una concepción distinta acerca de cómo 

funciona el circuito productivo y de las profundas interrelaciones e 

interdependencias que este tiene con el territorio, de ahí que por más 

simple que sea la actividad productiva, esta se encuentra anclada en una 

estructura dinámica, adaptativa y compleja.  

 

Es así como el cannabis toma un significado mucho más profundo que el de 

un simple factor de producción. La planta toma sentido en los saberes 

ancestrales como práctica productiva, porque en ella confluyen 

multiplicidad de factores y entendimientos de la vida, tanto de orden cultural 

como sagrado, que definen el circuito en aspectos ecológicos, económicos 

y hasta curativos. 

 

De ahí que su importancia no se circunscriba a la generación de ganancias a 

través de la optimización de los tiempos de producción y comercialización; 

contrario a ello, esta práctica productiva se posiciona en términos de 

cuidado de la vida, en tanto, sus circuitos productivos no generan presión 

sobre los circuitos de recomposición natural; siendo esta una reafirmación 

de sus principios éticos de reproducción de la vida, en tanto, el proceso de 

extracción de esta planta es compatible, en buena medida, con los ciclos 

ecológicos. 

 

Ahora bien, aunque esto es una noción naturalizada e interiorizada por los 

miembros de las comunidades indígenas en su generalidad, y en la 

comunidad Misak en su particularidad, el enfoque de este artículo va más 

allá de definir las prácticas productivas como un ensamblaje de una 

estructura dinámica y compleja. El interés particular se centra en identificar 

caminos y puentes que permitan dialogar esta producción del cannabis con 

mecanismos más amplios de comercialización y distribución translocal. 

 

 

 



Andrés Peña Andrade 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 328

Históricamente el cannabis ha sido conocido por sus cualidades medicinales 

y curativas; dentro de los usos terapéuticos se ha identificado el alivio de 

síntomas de enfermedades crónicas, tales como epilepsias de diversos 

tipos, esclerosis múltiple, osteoporosis, artritis, diabetes, algunos tipos de 

cáncer, el glaucoma, síndrome de Tourette, fibromialgia; así como 

tratamientos que contribuyen en la salud de la mujer tales como la 

irregularidad menstrual, menorragia, dismenorrea, hiperémesis gravídica, 

parto, hemorragia posparto, convulsiones toxémicas, disuria, frecuencia 

urinaria, retención urinaria, síntomas de la menopausia, disminución de la 

lívido y como posible abortivo. 

 

Mientras que, en su uso más curativo, el cannabis se entiende como un 

transmisor en el sistema endógeno del cuerpo humano que interviene en 

funciones fisiológicas tales como la capacidad motora, las emociones y la 

motivación, influyendo así en respuestas emocionales asociadas, en su 

generalidad a estados de ansiedad (Ballesteros Rodríguez, 2019; Scalani 

Horrac et al., 2018). 

 

Esta multiplicidad de beneficios en el cuerpo humano, aunado a un sistema 

de producción simple, incide en que sea la primera opción, y en muchos 

casos la única opción de producto terminado, a través del cual estas 

comunidades se pueden insertar en las cadenas de comercialización y 

distribución translocal. Vale la pena aclarar que se usa el término simple 

para referirse a un proceso de producción que no requiere abundante capital 

inicial, ni una serie de requerimientos técnicos y tecnológicos muy 

complejos para su producción. 

 

No obstante, avances en algunas comunidades de Colombia y Ecuador han 

demostrado que hay otras rutas para insertarse en la contemporaneidad 

hasta el momento poco exploradas. Por ejemplo, las características propias 

de la planta (fibras largas y resistentes, crecimiento rápido en todo tipo de 

suelo, alta resistencia a plaga y enfermedades, cultivo más simple y 

sostenible) la posicionan con una ventaja comparativa frente a otro tipo de 

fibras tales como el algodón y la madera. 



Práctica Productiva ancestral. Una visión de producción de cannabis desde  
los sistemas dinámicos y adaptativos 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 329

De forma que han surgido pequeños y aislados proyectos en los que el 

cáñamo ha sido el insumo principal para la fabricación de cuerdas, papel, 

aceites para lámparas, confección de ropa, fabricación de papel, 

producción de bebidas alcohólicas y sin alcohol, alimentos empacados, 

cuidado de mascotas, vaporizadores, cosméticos, entre otros (Espitia 

Vargas, 2020). 

 

Por tanto, pensar, repensar, dinamizar y complejizar la práctica productiva 

del cannabis en la comunidad Misak, permitirá que ellos desde su autonomía 

tomen acción y se conviertan en sujetos activos de sus propios caminos de 

desarrollo. Sin embargo, para que esto sea posible se deben cimentar 

puentes que permitan la hibridación de los conocimientos ancestrales con 

las tecnologías y prácticas contemporáneas, no solo en el desarrollo de 

cultivos, sino en el robustecimiento de las estructuras técnicas y 

tecnológicas que estén alineadas con sus principios vivenciales simbólicos, 

de forma que les permita identificar, a partir de sus capacidades 

endógenas, en qué productos focalizar esfuerzos y así diversificar su oferta 

en los canales de comercialización y distribución. 

 

Al entender este artículo como parte de un programa más amplio de 

investigación, circunscrito en una investigación doctoral se ha propuesto un 

abordaje con la comunidad Misak siguiendo los principios de la investigación 

– acción, por cuanto posiciona al investigador en una continua exploración 

reflexiva de la práctica sobre la cual quiere investigar (Bausela, 2004). 

 

La metodología se sustenta en un modelo espiral de ciclos sucesivos dividido 

a su vez en cuatro fases de acción: (i) abordaje inicial; (ii) observación de la 

práctica productiva; (iii) construcción comunitaria de un esquema productivo 

alrededor de la planta del cannabis y; (iv) evaluación de impacto. 

 

Al ser una investigación en curso, se ha concluido a la fecha con la fase 1 de 

abordaje inicial, en donde se caracterizó al pueblo Misak y cómo conciben 

sus relaciones de producción y la fase 2 donde se observó la práctica 

productiva alrededor del cannabis. 



Andrés Peña Andrade 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 330

En primer lugar, se identificó a través de información de la Dirección de 

Asuntos Indígenas, ROM y Minorías del Ministerio del Interior, que para enero 

de 2025, un total de 5.030 personas se identifican como parte del pueblo 

Misak y se distribuyen geográficamente en los departamentos de Caquetá, 

Cauca, Meta, Putumayo y Valle del Cauca.  

 

A nivel más específico la comunidad indígena cuenta con población en los 

siguientes municipios: Belén de los Andaquíes y Florencia (Caquetá); 

Morales, Piendamó, Silvia, Cajibío y Puracé (Cauca); Uribe (Meta); Orito 

(Putumayo) y; Cali y Tuluá (Valle del Cauca). Por su parte, los resguardos se 

ubican en los municipios de Belén de los Andaquíes, Morales y Piendamó, y 

se reconocen como entidades “El Águila”, “Misak de San Antonio” y “Misak 

Piscitau”. En cuanto a la caracterización de la actividad productiva, se 

definió en primer lugar que el acercamiento sería con la comunidad Misak, 

asentada en el municipio de Silvia, departamento del Cauca. 

 

En segundo lugar, la caracterización propia en la comunidad tuvo lugar a 

través de dos momentos, el primero de ellos fue una entrevista a la entonces 

ex – gobernadora del pueblo Misak Liliana Pachené realizada el 24 de marzo 

de 2024, el segundo encuentro se denominó Circulo de la Palabra que se 

llevó a cabo los días 5 y 6 de abril de 2024, siendo este un espacio de 

acercamiento en territorio que contó con la participación de treinta y dos 

(32) miembros de la comunidad. 

 

En estos espacios se logró reconocer que las relaciones productivas de la 

comunidad Misak están sustentadas en prácticas comunitarias y solidarias 

que se condensan en un sistema productivo y sólido, donde predominan una 

adecuada distribución, que surge a partir de intercambios multirecíprocos 

y, una capacidad organizativa del trabajo en formas autogestivas y 

asociativas, lo que permite potenciar y aprovechar las capacidades 

creativas y productivas de todos los individuos que hacen parte de las 

comunidades, induciendo así a un proceso productivo participativo, en el 

que la comunidad como un todo construye redes distributivas eficaces.  

 



Práctica Productiva ancestral. Una visión de producción de cannabis desde  
los sistemas dinámicos y adaptativos 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 331

En cuanto a la fase 2, con el fin de entender las lógicas de las dinámicas 

productivas de la comunidad alrededor del cannabis se actuó en dos vías, la 

primera de ellas fue el estudio técnico de las pomadas producidas en el 

territorio, esto se realizó en colaboración con en el Laboratorio Instrumental 

de Alta Complejidad – LIAC de la Universidad de La Salle. La segunda vía 

correspondió a una visita a los cultivos y zonas de procesamiento los días 22 

y 23 de marzo de 2025, por parte del director del LIAC. 

 

Como resultado de esto, se determinó a través de la bitácora del visitador 

que el espacio cuenta con un área aproximada de dos hectáreas, este lugar 

presenta una pendiente natural rodeada de un bosque de pinos, 

proporcionando condiciones adecuadas para el desarrollo del cultivo, 

sumando a esto, que no hay comunidades, ni actividades productivas 

cercanas que puedan comprometer la calidad del agua de riego o del suelo. 

 

5. CONCLUSIONES 

El desarrollo entendido, en su sentido más primigenio, como un proceso de 

transformación social con sentido humano e integrador fue transformando 

sus fronteras de análisis y redefiniendo su alcance, hasta llegar al punto de 

conceptualizar las políticas desarrollistas desde un lente universal y 

uniformador. 

 

Han pasado más de cincuenta años desde las primeras críticas a esta visión 

de vida que configura los hilos de la conducción de política económica 

occidental, sin embargo, aunque múltiples han sido los avances en esta 

esfera, se siguen escuchando voces que afirman que el desarrollo 

económico debe guiar a los individuos, pueblos y naciones a una 

acumulación creciente de capital; esto sin prestar mayor atención a las 

necesidades, objetivos y visiones de vida situadas y contextualizadas. 

 

La perpetuación de esta idea no solo ha legitimado, sino que a su vez ha 

perpetuado la expansión del discurso en el que un “buen desarrollo” es 

aquel que logra el tránsito efectivo hacia la “moderna sociedad industrial”, 



Andrés Peña Andrade 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 332

de ahí que desde la misma cosmovisión u ontología moderna se justifique la 

destrucción no solo del entorno natural sino de las formas culturales mal 

llamadas “arcaicas” y “atrasadas”, en nombre del desarrollo productivo que 

conduzca por el camino del progreso. 

 

Esto ha sido problemático en tanto se reafirma la idea que solo hay una 

forma de llegar al desarrollo, y que este estado es el único orden social 

posible y deseable. Conceptos como crecimiento del ingreso, capacidad 

productiva, asignación eficiente de factores productivos se han adueñado 

de los discursos propios de los planes de desarrollo de orden local, 

territorial y nacional, que son en última instancia el instrumento que guía el 

devenir de las políticas públicas y con ello define las herramientas de 

aproximación a cada uno de los territorios, convirtiendo así a sus habitantes 

en objetos del desarrollo y no sujetos activos en la definición de sus propios 

caminos de desarrollo. 

 

De ahí la importancia de proponer una crítica discursiva al concepto de 

desarrollo. La teoría del postdesarrollo, desde la década de 1990, ha tomado 

una postura teórica, ética y política al respecto, reconoce que recuperar la 

voz de sujetos y comunidades con sentidos culturales situados y 

contextualizados en territorios específicos en las políticas desarrollistas es 

imposible, en tanto, se les ha sido negada permanente la posibilidad de 

actuar y proponer rutas alternativas de desarrollo alineadas con sus propias 

capacidades endógenas; contrario a ello, se les cataloga como sociedades 

“atrasadas” y “arcaicas” que implican un obstáculo en sí mismas para el 

progreso. 

 

Es por esta razón, que el presente artículo se ha enfocado en primera 

instancia, en reconocer que hay formas alternativas desde las cuales se 

puede entender las lógicas a través de las cuales comunidades, tales como 

las indígenas, entienden sus circuitos productivos. 

 

 



Práctica Productiva ancestral. Una visión de producción de cannabis desde  
los sistemas dinámicos y adaptativos 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 333

Reconocer que no solo hay una forma de entender la vida y las prácticas 

productivas, ha sido primer paso para identificar que la cosmovisión propia 

de este tipo de comunidades sigue un orden relacional que da vida a través 

de múltiples sistemas dinámicos y estructuras adaptativas. 

 

En este sentido, la trayectoria de desarrollo no puede seguir una lógica 

histórica de carácter lineal, sino que los entendimientos de la vida surgen a 

partir de experiencias comunitarias de vivencia en donde se reconocen 

diversas interrelaciones y sinergias entre el territorio y las prácticas 

productivas que allí dan lugar; de forma que su realidad está configurada a 

partir de ensamblajes complejos, en donde coexisten e interactúan múltiples 

vidas que son capaces de crear conexiones y materializar redes complejas a 

partir de su propia actividad, sin que esto implique la conformación de 

diversas “islas socio-culturales” aisladas entre sí y que a su vez son 

antagónicas con los sentidos de contemporaneidad. 

 

Prácticas productivas concretas y situadas como la producción de cannabis 

en la comunidad Misak, son la fiel muestra que hay otras formas de 

configurar las relaciones sociales de producción. Sus circuitos productivos 

sustentados y guiados por su principio rector de reproducción de la vida 

más que reproducción de ganancias, ha permitido restituir de derechos a la 

Naturaleza, pero además proveer una ruta de desarrollo que permita 

satisfacer las necesidades materiales y espirituales de la comunidad. 

 

Si bien, aún queda camino por recorrer, la disposición de la comunidad del 

Cauca (Colombia) por imbricar sus conocimientos ancestrales con prácticas 

contemporáneas y multiétnicas fungirá como una etapa inicial en donde se 

permita pensar, repensar, dinamizar y complejizar la práctica productiva del 

cannabis, en donde ellos a partir de su autonomía tomen acción de sus 

propios caminos de desarrollo, y puedan diversificar sus prácticas 

productivas y con ello ampliar sus canales de comercialización y 

distribución translocales de productos terminados, que les permita guiar a 

su comunidad hacia un “buen desarrollo” conforme sean sus principios 

vivenciales simbólicos y sentidos culturales propios. 



Andrés Peña Andrade 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 334

6. BIBLIOGRAFÍA 

Ballesteros Rodríguez, C. (2019). Producción de cannabis medicinal como 

mecanismo de desarrollo económico y social de los campesinos e 

indígenas. Universidad Nacional Abierta y a Distancia. 

Bausela, E. (2004). La Docencia a través de la Investigación-Acción. Revista 

Iberoamericana de Educación, 35(1), 1-10. https://doi.org/ 

10.35362/rie3512871. 

Carvalho, W. R., & Friggeri, F. P. (2013). Desarrollo económico y/o Buen Vivir: 

dilema actual del latinoamericano. Textos de Economía, 16(1), 117. 

https://doi.org/10.5007/2175- 8085.2013v16n1p117 

Chakravorty Spivak, G. (1997). Estudios de la subalternidad: Deconstruyendo 

la historiografía. In S. Rivera Cusicanqui & R. Barragán (Eds.), Debates Post 

Coloniales: Una Introducción a los estudios de la subalternidad (1st ed., 

pp. 247–278). Editorial Historias. 

Coraggio, J. L. (2022). Para pensar las nuevas economías: conceptos y 

experiencias en América Latina. In B. De Sousa Santos & T. Cunha (Eds.), 

Economías del Buen Vivir. Contra el desperdicio de oportunidades (1st 

ed., pp. 113–134). Akal / Inter Pares. 

De Sousa Santos, B., y Cunha, T. (2022). Introducción. In B. De Sousa Santos 

& T. Cunha (Eds.), Economías del Buen Vivir. Contra el desperdicio de 

oportunidades (1st ed., pp. 9– 43). Akal / Inter Pares. 

Dussel, E. (2015). Filosofías del sur. Descolonización y transmodernidad (1st 

ed.). Akal / Inter Pares. 

Escobar, A. (2000). El lugar de la naturaleza y la naturaleza del lugar: 

¿globalización o postdesarrollo? In E. Lander (Ed.), La colonialidad del 

saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas 

(1st ed., pp. 68–87). Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales - 

CLACSO. 

Escobar, A. (2007). La invención del Tercer Mundo: Construcción y 

deconstrucción del desarrollo. In Fundación Editorial el perro y la rana. 

 

 

 



Práctica Productiva ancestral. Una visión de producción de cannabis desde  
los sistemas dinámicos y adaptativos 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 335

Escobar, A. (2010). Una ecología de la diferencia: igualdad y conflicto en un 

mundo globalizado. In Una minga para el postdesarrollo: lugar, medio 

ambiente y movimientos sociales en las transformaciones sociales (1st 

ed., pp. 95–126). Programa Democracia y Transformación Global, 

Universidad Nacional Mayor de San Marcos. 

Escobar, A. (2012). Más allá del desarrollo: postdesarrollo y transiciones 

hacia el pluriverso. Revista de Antropología Social, 21, 23–62. 

Espitia Vargas, J. V. (2020). Desafíos y condicionantes de la industria de 

cannabis con fines medicinales en Colombia. Universidad de La Salle. 

Gudynas, E. (2011). Debates sobre el desarrollo y sus alternativas en América 

Latina: Una breve guía heterodoxa. In M. Lang & D. Mokrani (Eds.), Mas 

Allá del Desarrollo. Grupo Permanente de Trabajo sobre Alternativas al 

Desarrollo (1st ed., pp. 21–53). Fundación Rosa Luxemburgo y AbyaYala. 

Kaul, S., Akbulut, B., Demaria, F. & Gerber, J.-F. (2022). Alternatives to 

sustainable development: what can we learn from the pluriverse in 

practice? Sustainability Science, 17(4), 1149–1158. https://doi.org/ 

10.1007/s11625-022-01210-2 

Lander, E. (2000). Ciencias sociales: saberes coloniales y eurocéntrico. In E. 

Lander (Ed.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. 

Perspectivas latinoamericanas (pp. 4–23). Consejo Latinoamericano de 

Ciencias Sociales - CLACSO. 

Max-Neef, M., Elizalde, A., & Hopenhayn, M. (1986). Desarrollo a escala 

humana. opciones para el futuro. 

Ministerio de Justicia y el Derecho. (2020). Resolución No. 0538. 

Morin, E. (1999). Los siete saberes necesarios para la educación del futuro. 

UNESCO. 

Naciones Unidas. (1970). Estrategia Internacional del Desarrollo para el 

Segundo Decenio de las Naciones Unidad para el Desarrollo. 

Nussbaum, M. (1988). Natura, function, and capability: Aristotle on political 

distribution (31; Wider Working Papers). 

Palenzuela Chamorro, P. (2013). Mitificación del desarrollo y mistificación de 

la cultura: el etnodesarrollo como alternativa. Íconos - Revista de Ciencias 

Sociales, 33, 127. https://doi.org/10.17141/iconos.33.2009.317 



Andrés Peña Andrade 

Ehquidad International Welfare Policies and Social Work Journal Nº 25 /January 2026 e- ISSN 2386-4915 

 336

PNUD. (1990). Desarrollo Humano Informe 1990. PNUMA/UNCTAD. (1974). 

Declaración de Cocoyoc. 

Quijano, A. (2014). El “movimiento indígena” y las cuestiones pendientes en 

América Latina. In D. Assis Clímaco (Ed.), Cuestiones y Horizontes. De la 

dependencia histórico- estructural a la colonialidad/descolonialidad del 

poder (1st ed., pp. 635–663). Consejo Latinoamericano de Ciencias 

Sociales - CLACSO. 

Sabalza Pacheco, O. C. (2019). “El Buen Vivir” en los saberes ancestrales del 

pueblo indígena Arhuaco de Colombia (Comunidad de Simonorwa). 

Universidad Alberto Hurtado. 

Scalani Horrac, A. F., Garibay, G., & Sánchez, P. (2018). Mujeres, Cannabis y 

Geopolítica en América Latina. Expomedeweed, 1(1), 57–69. 

Sen. (1981). Poverty and Famines: An Essay on Entitlement and Deprivation. 

Oxford University Press. 

Sunkel, O. (1970). El subdesarrollo latinoamericano y la teoría del desarrollo. 

Siglo XXI Editores. 

Svampa, M. (2022). Ciclos políticos y conceptos-horizonte en América Latina: 

2000-2016. In B. De Sousa Santos & T. Cunha (Eds.), Economías del Buen 

Vivir. Contra el desperdicio de oportunidades (1st ed., pp. 135–179). Akal / 

Inter Pares. 

 

 


